
A Ilustração (ISSN 2675-908X) está licenciada com uma Licença Creative Commons 
Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

ILUSTRAÇÃO

TEORIAS DO RECONHECIMENTO E MOVIMENTOS 
FEMINISTAS: CONTRIBUIÇÕES PARA A PARTICIPAÇÃO DE 

MULHERES NEGRAS NOS ESPAÇOS DE PODER

THEORIES OF RECOGNITION AND FEMINIST MOVEMENTS: CONTRIBUTIONS TO THE 
PARTICIPATION OF BLACK WOMEN IN SPACES OF POWER

Tanise Rosa Klein Santos1

Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões, Santo Ângelo, RS, Brasil

Osmar Veronese2

Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões, Santo Ângelo, RS, Brasil

Rosângela Angelin3

Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões, Santo Ângelo, RS, Brasil

DOI: https://doi.org/10.46550/ilustracao.v7i1.506             Recebido em: 08.01.2026             Aceito em: 02.02.2026

Resumo: Os movimentos feministas têm sido organizações que denunciam as 
situações das mulheres em espaços privados e públicos, bem como anunciam 
novas perspectivas rumo a equidade dentro dos moldes democráticos, tendo 
presente categorias de gênero, raça e poder. São movimentos que englobam 
diversificadas pautas e, uma delas são as demandas das mulheres negras e sua 
participação em espaços de poder. Para analisar melhor a situação, por meio de uma 
abordagem dedutiva, com revisão bibliográfica e aportes fundantes das teorias do 
reconhecimento, a pesquisa busca refletir sobre qual a contribuição dos movimentos 
feministas na compreensão sobre a participação das mulheres negras nos espaços 
de poder da sociedade. O estudo demonstra que o patriarcado tem sido responsável 
pela hierarquização sexual e de gênero na sociedade, que ocasiona invisibilidade 
e naturalização de opressões e de violências, bem como gera a subcidadania das 
mulheres, reservando a elas, prioritariamente, espaços da vida privada. Tal situação 
das mulheres é agravada por outros recortes de renda e raça, tornando a existência 

1	 Mestre pelo Programa de Pós-Graduação stricto sensu – Mestrado e Doutorado em Direito, da Universidade Integrada do 
Alto Uruguai e Missões/URI Santo Ângelo-RS. Especialista em Gestão e Docência do Ensino Superior e Direito Processual 
Civil pela Universidade Luterana do Brasil/ULBRA Santa Maria/RS. Integrante do projeto de pesquisa “Constituição, 
igualdade e diversidade: o constitucionalismo democrático como espaço de inclusão de grupos vulneráveis”. Advogada.

2	 Doutor pela Universidad de Valladolid/Espanha, Mestre pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Professor 
do Curso de Graduação em Direito e do Programa de Pós-Graduação Stricto Sensu - Mestrado e Doutorado em 
Direito - da Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI) Santo Ângelo/RS. Procurador da 
República/ Ministério Público Federal. Responsável pelo projeto de pesquisa “Constituição, igualdade e diversidade: o 
constitucionalismo democrático como espaço de inclusão de grupos vulneráveis” e líder do Grupo de Pesquisa “Direitos de 
Minorias, Movimentos Sociais e Políticas PúblicasE-mail: osmarveronese@san.uri.br

3	 Pós-Doutorado pela Faculdades EST (São Leopoldo/RS). Doutora em Direito pela Universidade de Osnabrueck 
(Alemanha). Docente do Curso de Direito e do Programa de Pós-graduação Stricto Sensu – Mestrado e Doutorado em 
Direito da Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI), campus Santo Ângelo/RS. Coordenadora 
do Projeto de Pesquisa “Movimentos sociais e direitos humanos nas sociedades democráticas: olhares voltados para a 
complexidade do Estado e de vulnerabilidades sociais”, vinculado ao PPGDireito da URI, campus Santo Ângelo/RS. 
E-mail: rosangela@san.uri.br



  4 Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

d e mulheres negras ainda mais difíceis do que o geral. As teorias do reconhecimento 
auxiliam na compreensão acerca do reconhecimento das mulheres negras e sua 
exclusão dos espaços de poder, revelando a importância da ação dos movimentos 
feministas como protagonistas desse reconhecimento.

Palavras-chave: movimentos feministas; patriarcado; mulheres negras; espaços de 
poder; teorias do reconhecimento.

Abstract: Feminist movements have been organizations that denounce the situations 
of women in private and public spaces, as well as announce new perspectives towards 
equality within democratic frameworks, taking into account categories of gender, 
race, and power. These movements encompass diverse agendas, one of which is the 
demands of Black women and their participation in positions of power. To better 
analyze the situation, through a deductive approach, with bibliographic review and 
foundational contributions from recognition theories, this research seeks to reflect 
on the contribution of feminist movements to the understanding of the participation 
of Black women in positions of power in society. The study demonstrates that 
patriarchy has been responsible for the sexual and gender hierarchization in 
society, which causes invisibility and naturalization of oppressions and violence, 
as well as generating the sub-citizenship of women, reserving for them, primarily, 
spaces of private life. This situation of women is aggravated by other income and 
racial factors, making the existence of Black women even more difficult than the 
general situation. Theories of recognition help in understanding the recognition of 
Black women and their exclusion from spaces of power, revealing the importance of 
feminist movements as protagonists in this recognition.

Keywords: feminist movements; patriarchy; Black women; spaces of power; 
theories of recognition.

Introdução

O cotidiano das mulheres em sociedades patriarcais é um desafio constante dado 
a invisibilidade, a opressão e a submissão de espaços de subcidadania. Essas 

condições são naturalizadas pela cultura do patriarcado que permeia tanto homens, quanto 
mulheres, tornando-se alicerces que afastam as mulheres dos espaços de poder. Suas identidades 
são reconhecidas equivocadamente ou não reconhecidas, o que garante a permanência desta 
conjuntura. O cenário fica mais acentuado quando o recorte racial está presente. 

Nesse sentido, os movimentos feministas têm pautado, com maior ênfase, as lutas 
interseccionais, a fim de olhar com maior acuidade sobre esse público, buscando o reconhecimento 
no seio social. Para analisar melhor a situação, por meio de uma abordagem dedutiva, com 
revisão bibliográfica e aportes das teorias do reconhecimento, a pesquisa busca refletir sobre 
a contribuição dos movimentos feministas na compreensão sobre a participação das mulheres 
negras nos espaços de poder da sociedade.

 Num primeiro momento, as teorias do reconhecimento são exploradas sob a perspectiva 
de se vislumbrar como elas contribuem para a compreensão do impacto do preconceito racial 
enfrentado pelas mulheres negras, no que tange ao reconhecimento do seu local em sociedade. 



  5Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

Assim, busca-se olhar com mais profundidade para as dinâmicas complexas que envolvem 
gênero, raça e poder, a partir do aprofundamento teórico do reconhecimento, à luz de das teorias 
de Charles Taylor, Axel Honneth e Nancy Fraser. Num segundo momento aborda-se sobre o 
papel dos movimentos feministas na promoção do reconhecimento e participação feminina, 
em especial, negra nos espaços de poder, examinando como esses movimentos têm influenciado 
as agendas e as demandas relacionadas à presença das mulheres em locais considerados, 
tradicionalmente, masculinos.

Teorias do reconhecimento: compreendendo a inserção das mulheres negras nos 
espaços de poder 

Pensar em reconhecimento, considerando toda a diversidade cultural e identitária, é 
fundamental para a afirmação do ser humano, especialmente dos grupos mais vulneráveis, que 
ao longo da história sofreram todo tipo de exclusão. O reconhecimento diz respeito à afirmação 
da identidade, ao pertencimento dentro de um grupo e, sendo assim, está intrinsecamente 
relacionado com a valorização das diferenças e pluralidades humanas, sem condicionar este ou 
aquele indivíduo como alguém melhor ou pior que o outro. Nesse contexto, as lutas sociais – 
representadas, muitas vezes, pelos movimentos sociais identitários - visam respeitar as diferentes 
identidades culturais, tais como etnia, raça, sexo e religião, com o intuito de reconhecer que 
todos são detentores da mesma valoração moral e devem ter garantidas condições iguais de vida. 
Desta forma, as teorias do reconhecimento são essenciais, pois contribuem na reflexão e redução 
de injustiças e conflitos sociais. 

Para Veronse e Angelin (2020, p. 298) “Analisar as categorias identidade e diferença 
remetem, necessariamente a um outro enfoque interligado: o reconhecimento”. A luta pelo 
reconhecimento identitário inicia, na década de 1960, nos países do hemisfério norte, com 
ênfase na inclusão de direitos culturais. O reconhecimento identitário tem sido um alicerce nos 
estados democráticos, como forma de valorizar as pluralidades humanas, bem como, o papel 
dos movimentos sociais nesse cenário, já que sua pauta, nos últimos anos, está amplamente 
relacionada com o reconhecimento das diferenças no âmbito sociocultural.

Em relação ao reconhecimento identitário, Charles Taylor, Axel Honneth e Nancy Fraser 
são os principais autores que trabalham essa teoria, cada um à sua maneira, que contribuem 
para a compreensão da desigualdade de gênero e étnico racial. O reconhecimento, para Taylor 
(2014), é originário de arranjos políticos que o tornam essencial, principalmente para grupos 
minoritários ou subalternos, ou manifestações do que se denomina multiculturalismo. Sendo 
assim, há uma relação entre reconhecimento e identidade, onde a identidade é a forma com que 
alguém se vê e se percebe como ser humano. A identidade é formada a partir de duas dimensões: 
pela existência ou inexistência de reconhecimento e, pelo reconhecimento incorreto dos outros. 
Portanto, não reconhecer ou reconhecer inadequadamente um sujeito constitui uma maneira de 



  6 Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

agressão, que pode impactar negativamente a construção da sua identidade, reduzindo a pessoa 
de forma distorcida e restringindo-a. 

Para Taylor, a identidade pode ser traduzida pela maneira como uma pessoa define suas 
características, como se reconhece enquanto indivíduo. Assim, a identidade é formada pelo 
reconhecimento existente ou inexistente, correto ou incorreto dos outros, “podendo uma pessoa 
ou grupo de pessoas serem realmente prejudicadas, serem alvo de uma verdadeira distorção, se 
aqueles que os rodeiam reflectirem uma imagem limitativa, de inferioridade ou de desprezo por 
eles mesmos” (Taylor, 2014, p. 45). Assim, a inexistência de reconhecimento ou o reconhecimento 
equivocado tem um poder elevado de afetar de forma negativa as pessoas. O autor se refere a 
construção de uma visão depreciativa delas próprias. Após a conquista de direitos e superação de 
barreiras elas, influenciadas pela ideologia patriarcal, acabaram se mantendo – e sendo mantidas 
- afastadas do cenário político e de cargos de poder. Situação semelhante, mas agravada, acontece 
com mulheres negras, a quem foi imposta uma condição ainda mais depreciativa de si mesmas, 
ou seja, o recorte racial.4 

Um dos caminhos para o reconhecimento das identidades, de acordo com Taylor, 
perpassa pelos movimentos sociais, que labutam por reconhecimento equânime das identidades 
de grupos vulnerabilizados. Um exemplo são os movimentos de mulheres negras que, percebendo 
que se encontram em local subalterno, configurando-se como uma parcela vulnerabilizada da 
sociedade, reivindicam direitos identitários. Portanto, “do mesmo modo como todos devem ter 
iguais direitos civis e de voto, seja qual for sua raça ou cultura, assim também devem gozar do 
pressuposto de que a sua cultura tradicional tem valor” (Taylor, 2014, p. 270-271). A noção de 
reconhecimento, entendida como uma necessidade humana essencial, destaca-se em um contexto 
mundial caracterizado pelas especificidades de cada indivíduo. É por meio desse processo que a 
identidade se revela e se desenvolve: ao mesmo tempo ela é influenciada pelas particularidades de 
cada um, assim como as particularidades do grupo a qual pertence. Segundo a Taylor (2014), a 
relevância da intersubjetividade deve ser enfatizada, pois é impossível conceber a identidade sem 
o reconhecimento mútuo entre os sujeitos.

A intersubjetividade é essencial porque o não-reconhecimento ou o reconhecimento 
distorcido pode gerar, no ser humano, um sentimento de ódio de sua própria imagem. Portanto, é 
necessário preservar a identidade cultural para que exista o reconhecimento de uma comunidade, 
ao mesmo tempo em que se promove o respeito das especificidades de cada um (Taylor, 2014). 
No processo de composição do sujeito, ter reconhecido seus valores é fundamental para a 
construção de uma identidade saudável e igualitária, que respeita a todos. Contudo, quando há 
uma distorção ou subordinação de um grupo perante o outro, o processo de reconhecimento 

4	 Taylor (2014, p. 46) afirma que “Nesta perspectiva, a sua autodepreciação torna-se um dos instrumentos mais poderosos da 
sua própria opressão.”  Nesse viés, o autor formula o que ele denomina de “política do reconhecimento” nos seguintes termos: 
“Algumas correntes da política contemporânea giram em torno da necessidade, por vezes da exigência, de reconhecimento. 
Pode-se dizer que essa necessidade é uma das forças propulsoras dos movimentos políticos nacionalistas. E a exigência 
vem para o primeiro plano, de uma série de maneiras, na política contemporânea, em favor de grupos minoritários ou 
‘subalternos’, em algumas modalidades de feminismo e naquilo que se chama política do multiculturalismo” (Taylor, 2014, 
p. 241).



  7Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

se torna falho, a exemplo das mulheres negras. 5 O reconhecimento, por ser uma necessidade 
humana vital exige respeito a identidade do outro, e não apenas tolerância. Por essa razão, é 
essencial ressaltar o horizonte comum social, em que todas as pessoas têm a possibilidade de 
falar e se expressar, sendo ouvidas e respeitadas em todas as esferas públicas, bem como, nas suas 
decisões. Assim, Taylor (2014) defende que o reconhecimento fortalece a inclusão das pessoas, 
apostando na qualificação das relações intersubjetivas no âmbito da pluralidade social, visando 
as transformações sociais necessárias para, efetivamente, garantir o respeito às multiplicidades de 
existências humanas. 

Por fim, uma outra mudança necessária no processo de reconhecimento, na concepção de 
Taylor (2014), é acerca da dignidade humana. Ele propõe um ideal de partilha, onde a identidade 
não é mais percebida de maneira individualizada, mas sim, como uma construção coletiva. 
O autor destaca a importância de compartilhar valores com outros membros da sociedade, 
sugerindo que a dignidade humana não seja determinada pela posição social ou status, mas sim, 
pela participação em valores compartilhados. Essa perspectiva coletiva da identidade enfatiza 
a interconexão entre os indivíduos e a importância de construir uma compreensão comum 
dos valores que definem a humanidade, afastando-se das concepções tradicionais baseadas em 
hierarquias sociais e destacando a importância dos valores compartilhados na construção da 
identidade. A intersubjetividade na teoria política de Taylor é de suma importância, na medida 
em que não há identidade sem reconhecimento. Compartilhar valores garante a formação de 
uma identidade saudável e igualitária de uma sociedade plural.

Na mesma perspectiva, o filósofo social alemão Axel Honneth destaca a presença crucial 
da moral nas lutas sociais, salientando que a busca por reconhecimento é impulsionada por um 
conflito permeado por um componente moral, com o sujeito almejando a autorrealização, o que, 
repercute em transformações morais na sociedade e em sua estrutura organizacional (Angelin; 
Wittckind, 2022). Honneth (2009) chama a atenção aos conflitos, em especial, aqueles que se 
efetivam como força moral, a qual promove a luta por reconhecimento. Em se tratando da busca 
pelo reconhecimento, o autor abordou também sobre como os conflitos nas interações sociais, que 
podem ocasionar a busca pelo reconhecimento por meio de reivindicação política, explicitando 
que vivências pessoais, originárias de situações de desrespeito, podem mobilizar sentimento de 
injustiça. Sendo assim, quando essa experiência é compartilhada, atinge um significado político e 
emancipatório, ao passo que, experiências individuais podem ser interpretadas como experiência 
de um grupo, na medida em que os seus motivos se originam de questões comuns, como ocorre 
com os movimentos sociais.

5	 O reconhecimento é a maneira de desmistificar o individualismo, o qual é naturalizado pela cultura tradicional de um povo 
dominante, excluindo as demais existências. De acordo com Taylor (2014, p. 249), “O reconhecimento igual não é somente 
a modalidade apropriada a uma sociedade democrática saudável. Sua recusa pode, de acordo com uma disseminada visão 
moderna, [...] infligir danos àqueles a quem é negado. A projeção de uma imagem inferior ou desprezível sobre outra pessoa 
pode na verdade distorcer e oprimir na medida em que a imagem é internalizada. Não só o feminismo contemporâneo, mas 
também as relações entre raças e as discussões do multiculturalismo são movidos pela premissa de que negar reconhecimento 
pode ser uma forma de opressão”.



  8 Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

O autor explana que o reconhecimento se trata de uma construção que envolve a 
intersubjetividade, a dialógica e a história e, a partir disso, as pessoas buscam a realização em três 
esferas: o afeto, os direitos e a estima social. Dessas esferas, ou domínios, advém, respectivamente, 
a autoconfiança, o autorrespeito e a autoestima (Honneth, 2009).6 Em relação à primeira esfera 
do reconhecimento, que ocorre no plano dos afetos, entre pessoas próximas, Honneth (2009) 
alude que se trata, incialmente, do amor entre mãe e filho, dos primeiros contatos na infância que 
se desenvolvem no decorrer do tempo e, que se reconfiguram com o passar dos anos. A primeira 
esfera baseia-se em afeição, configurada pelo amor, por relações sociais e de proximidades, por 
confiança e autoconfiança. Essa esfera, de reconhecer-se a si mesmo e aos demais, constitui-se 
como a base para as outras esferas e está centrada na autoestima e no autoconhecimento. Em 
relação a esfera dos direitos, Honneth (2009) aduz que o desenvolvimento das legislações ocorre, 
a partir da reflexão acerca da necessidade de evolução dos direitos, o que induz ao reconhecimento 
jurídico. Em relação aos direitos, só será possível alcançar uma compreensão de si mesmo como 
detentores de direitos quando se conhecem quais obrigações devem ser observadas em face do 
outro, ou seja, é necessário “[...] reconhecer os outros membros da coletividade como portadores 
de direitos,” para que seja viável entender a si como sujeito de direito. Assim, torna-se possível ter 
segurança no cumprimento social de algumas pretensões. Portanto, no reconhecimento jurídico 
também há lugar para o respeito social atribuído ao indivíduo em particular, a partir de suas 
qualidades e realizações, fazendo como que o direito se torne um padrão de reconhecimento 
intersubjetivo, assim como o afeto (Albornoz, 2011, p. 137).

Por fim, tem-se a solidariedade que remete a aceitação recíproca das qualidades individuais 
julgadas por meio dos valores da comunidade. Essa forma determina a autoestima que, de época 
em época, sofre variação. Portanto, se houver ofensas que venham a ferir a honra e a dignidade 
de uma pessoa, membra de uma sociedade de valores, estar-se-á ferindo a terceira forma de 
reconhecimento, pois a solidariedade gera a autoestima. Nesse sentido, Honneth argumenta que 
na transição da sociedade clássica para a moderna, emerge um fenômeno de individualização, 
onde os indivíduos buscam uma autonomia crescente, que deve ocorrer dentro de uma esfera 
de reconhecimento intersubjetivo (Honneth, 2009).7 Frente ao exposto as três dimensões do 
reconhecimento se articulam de forma a promover não apenas o reconhecimento individual, 
enquanto um sujeito detentor de capacidades e inserido em um círculo de afetividades, mas 
também, o reconhecimento jurídico, no âmbito da coletividade. 

No caso das mulheres negras, os conflitos resultantes do não reconhecimento são visíveis 
quando se percebe que elas continuam em locais subalternos da sociedade em virtude de 

6	 De acordo com Veronese e Angelin (2020, p. 301) a contribuição de Honneth “[...] é significativa para debates sobre 
alteridade, inclusão social, ampliação e aprofundamento social e jurídico de mecanismos garantidores da solidariedade, 
igualdade isonômica e diversidade.” Isso porque é buscando esses resultados que sua teoria do reconhecimento foi formulada, 
ressaltando a importância do reconhecimento mútuo na formação da identidade individual e coletiva.

7	 Isso implica que, mesmo na sociedade moderna, o desempenho e as habilidades individuais devem ser avaliados em relação à 
interação social e ao reconhecimento mútuo entre os membros da comunidade, enfatizando a importância de uma avaliação 
que leve em consideração a dimensão coletiva e social na apreciação das capacidades individuais, evitando uma ênfase 
excessiva na autonomia isolada (Honneth, 2009).



  9Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

características físicas, culturais e experiências distintas. Embora mulheres negras passem pelas 
esferas do afeto e dos direitos (ao passo que possuem a tutela de direitos que são universais – ou 
deveriam ser), a esfera da estima social é diferenciada para esse público, impactando nas outras 
dimensões. Isso porque, mulheres negras não detém da mesma consideração moral, enquanto 
sujeitas com o mesmo potencial dos demais. Suas diferenças ainda continuam sendo motivo 
para exclusão e não para se repensar as formas de inserção e de mitigação de conflitos sociais. 
Para Honneth (2009), o reconhecimento, em sua integral concepção, deve contemplar esses 
múltiplos fatores pois, quando há o desrespeito e a ofensa (ou a negação do reconhecimento), 
pode ocorrer o esvaziamento da identidade da pessoa. Ou seja, a imagem que a mesma tem 
de si pode ser dizimada, ao passo que o reconhecimento de si mesmo pode estar ancorado no 
reconhecimento que parte do outro. Ou seja, a perda da confiança e os danos ao autorrespeito 
moral podem ocorrer em virtude da perda da aprovação social que até então se possuía.

De acordo com entendimento de Angelin e Wittckind (2022) acerca da teoria do 
reconhecimento defendida por Honneth, para a constituição da identidade individual, é 
necessário o reconhecimento mútuo, que deve ser recíproco e reflexivo, assemelhando-se a uma 
relação espelhada entre sujeitos. O esquema proposto por ele envolve o sujeito, o amor, uma 
relação positiva consigo mesmo, o reconhecimento social, a solidariedade e o Direito. A visão de 
Honneth sobre os conflitos sociais é centrada na busca intersubjetiva dos sujeitos e da coletividade 
por uma participação plena na sociedade, incluindo estima social, reconhecimento e exercício de 
direitos. Assim, é preciso que haja o reconhecimento de terceiros e do próprio Estado. 

A terceira filósofa que trata da teoria do reconhecimento é Nancy Fraser, expoente do 
feminismo e da teoria crítica, que dedica seus estudos à abordagem de temas que envolvem 
parcelas vulnerabilizadas e a subordinação social desses grupos. Fraser (2006) traz a concepção de 
justiça social a partir de políticas de redistribuição de renda e, posterior reconhecimento. Para ela 
existem duas formas de injustiças: injustiça de ordem econômica e injustiça cultural ou simbólica. 
A injustiça de ordem econômica é representada pela exploração do trabalho, precarização 
econômica (trabalhos mal remunerados) e privação de acessos a inúmeros recursos básicos para 
a sobrevivência e, até mesmo, recursos supérfluos, diante de um padrão de vida inatingível para 
a classe trabalhadora. A injustiça econômica é contemplada pelas lutas de movimentos socias e 
reivindicações voltadas à redistribuição de renda, que é a primeira dimensão demonstrada por 
Fraser (2006) como necessária à compreensão da justiça.

Fraser (2006) também trata da injustiça cultural ou simbólica, que possui como 
manifestação típica a dominação cultural, ou seja, a imposição de uma cultura que possa 
não representar determinados indivíduos; o ocultamento, que diz respeito à invisibilidade e 
silenciamento de discursos e representações culturais; e, por fim, o desrespeito, externalizado pela 
desqualificação de uma cultura. Essa injustiça cultural dá origem às lutas por reconhecimento, 
tendo em vista que diz respeito às questões específicas de determinados sujeitos, como as próprias 
manifestações culturais. Nesse viés, Fraser (2006, p. 232) aduz:



  10 Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

Insistirei em distinguir analiticamente injustiça econômica e injustiça cultural, 
em que pese seu mútuo entrelaçamento. O remédio para a injustiça econômica é 
alguma espécie de reestruturação político-econômica. Pode envolver redistribuição 
de renda, reorganização da divisão do trabalho, controles democráticos do 
investimento ou a transformação de outras estruturas econômicas básicas. Embora 
esses vários remédios difiram significativamente entre si, doravante vou me referir 
a todo esse grupo pelo termo genérico “redistribuição”. O remédio para a injustiça 
cultural, em contraste, é alguma espécie de mudança cultural ou simbólica. Pode 
envolver a revalorização das identidades desrespeitadas e dos produtos culturais 
dos grupos difamados. Pode envolver, também, o reconhecimento e a valorização 
positiva da diversidade cultural. Mais radicalmente ainda, pode envolver uma 
transformação abrangente dos padrões sociais de representação, interpretação e 
comunicação, de modo a transformar o sentido do eu de todas as pessoas. Embora 
esses remédios difiram significativamente entre si, doravante vou me referir a todo 
esse grupo pelo termo genérico “reconhecimento”.

Assim, a filósofa distingue injustiça cultural de injustiça econômica, as quais insistem 
em perpassar as sociedades contemporâneas. Porém, na realidade ambas estão interligadas e 
se reforça mutuamente. Um exemplo é a questão das mulheres negras que necessitam de uma 
melhor redistribuição de renda para que mudem de status social e sejam reconhecidas, podendo 
participar das decisões do Estado. Aliado a isso, elas precisam do reconhecimento identitário, que 
é uma demanda cultural. Fraser afirma que “O resultado é frequentemente um ciclo vicioso de 
subordinação cultural e econômica” (Fraser, 2001, p. 251). Desse modo, as questões econômicas 
e culturais estão normalmente associadas e Fraser observa que as demandas dos movimentos 
sociais, por reconhecimento de identidades culturais, são minimizadas. Além disso, as questões 
referentes às desigualdades econômicas não são tematizadas, o que marca as injustiças no mundo 
globalizado. A filósofa propõe abordar as desigualdades materiais e econômicas, promovendo a 
redistribuição de recursos para alcançar uma sociedade mais justa.

Para mitigar as injustiças, Fraser (2006) recomenda dois remédios. Um deles trata 
da reestruturação político-econômica, que ela chama de redistribuição, prática que procura 
abolir as especificidades de um grupo e vai tentar fazer uma “desdiferenciação” de um grupo 
em relação aos demais. Isso envolve uma ressignificação das classes sociais, redistribuição de 
renda, reorganização do trabalho, sujeição de investimentos à tomada de decisão democrática ou 
transformação de outras estruturas econômicas básicas. Organizar os espaços dentro da sociedade 
corrige ou elimina as injustiças econômicas e sociais, razão esta que a luta por redistribuição é 
elemento fundamental para alcançar o reconhecimento. Outrossim, as lutas por redistribuição 
não devem ser negligenciadas, em virtude do costume material enraizado no capitalismo vigente, 
tendo em vista que ambas as injustiças devem ser tratadas através dos remédios que envolvem 
questões de distribuição equitativa de recursos e o reconhecimento igual de diferentes identidades 
e grupos dentro de uma sociedade. Assim, a redistribuição não deve ser dissociada das lutas por 
reconhecimento e representação, enfatizando a necessidade de uma abordagem integrada para 
abordar as diversas formas de injustiça social (Fraser, 2006).



  11Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

Desta forma, o reconhecimento, enquanto outro meio de sanar a injustiça cultural, 
chama a atenção para a especificidade de um grupo e procura fazer a diferenciação deste grupo 
em relação aos demais. Ou seja, o reconhecimento é considerado como um meio de destacar e 
valorizar a identidade específica de um grupo, buscando diferenciá-lo em relação aos outros. Isso 
implica que, ao reconhecer a singularidade e as características distintas de um grupo cultural, 
busca-se corrigir as desigualdades culturais e promover a valorização das identidades específicas, 
contribuindo para um tratamento mais equitativo e justo. Portanto, Fraser (2006, 2007) mostra 
que enquanto a redistribuição tenta acabar com qualquer tipo de diferenciações dentro de um 
grupo, o reconhecimento procura permitir que se expresse esta diferenciação de grupo dentro 
dos vários setores da sociedade. 

A filósofa vai perceber a existência de dois problemas, que terão uma aparente contradição, 
o que ela chama de dilema da redistribuição e do reconhecimento, pois gera um superficial choque 
de interesse, onde alguns grupos querem redistribuição, outros querem reconhecimento. Fraser 
(2007), ao abordar gênero e raça, identifica as coletividades bivalentes que são determinadas por 
paradigmas sociais que acabam precisando tanto da redistribuição, quanto do reconhecimento, 
pois sofrem injustiças nas duas áreas: na estrutura econômica e política. Para contornar o cenário, 
é essencial a prática da redistribuição, sem esquecer que sofrem também a injustiça de estrutura 
cultural valorativa, que exige o reconhecimento social. Assim, de acordo com Fraser, a fonte 
das injustiças dos coletivos bivalentes (gênero e raça), são primárias e co-originárias, em que as 
origens e os problemas têm um ponto em comum. Como exemplo, tem-se a mulher que, ao 
ser desprezada como uma figura social e ser colocada em condições de subalternidade, é alvo de 
outras formas de inferiorização, a exemplo do mercado de trabalho, estruturalmente marcado 
por desigualdades. 

Ao discutir gênero e a questão de redistribuição, Fraser (2006) exemplifica uma 
forma de injustiça, que é a divisão sexual do trabalho: trabalho produtivo remunerado para 
os homens e trabalho reprodutivo doméstico e não remunerado para as mulheres. Dentro da 
dimensão do trabalho produtivo remunerado há injustiças, pois quando homens e mulheres são 
remunerados há uma distinção entre quais cargos homens ocupam, e quais cargos mulheres vão 
ocupar na sociedade. Tais injustiças geram condições de exploração, marginalização e privação 
de recursos para as mulheres. Assim, por conta da divisão de gênero no trabalho, as mulheres 
sofrem problemas tanto no trabalho não remunerado (pois são as principais responsáveis pela 
administração da casa, ficando sobrecarregadas), quanto no trabalho remunerado, em que ainda 
prevalecem remunerações mais baixas do que os homens recebem. 

Em outro aspecto, Fraser (2007) diz que o gênero é uma questão bivalente porque 
também exige o reconhecimento, pois as mulheres vão sofrer uma série de injustiças, por conta 
do androcentrismo em que a sociedade global valoriza os traços da masculinidade. Por outro 
lado, cria-se um sexismo cultural, ou seja, ao mesmo tempo que há valorização dos elementos 
masculinos, o feminino é desqualificado, é motivo de humilhação e defeito, enquanto as 



  12 Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

qualidades masculinas são desejáveis para qualquer pessoa que esteja no mercado de trabalho. 
Segundo Fraser, quando se cria um ambiente altamente androcêntrico e sexista, as consequências 
em relação as mulheres acarretarão violência doméstica e exploração sexual, representações 
banalizantes, objetificadoras e humilhantes das mulheres nas mídias, constantes assédios, tudo 
por conta da estrutura que não reconhece o feminino. Nesse caso, o movimento feminista 
tem lutado, durante anos, pelo reconhecimento positivo do grupo, enfatizando as demandas 
femininas e tornando pauta de debate, para que não haja o ocultamento de suas particularidades 
ou sejam alvo de violência. A autora expõe que, de um lado, as mulheres sofrem com a questão 
estrutural e econômica, precisando destacar a diferença de gênero porque culturalmente, não são 
reconhecidas.

De acordo com o entendimento de Fraser (2001, 2006, 2007) estão os movimentos 
ligados a raça, onde as lutas antirracistas enfrentam problemas semelhantes que os movimentos 
feministas, sendo que os negros dentro da sociedade sofrem dificuldades de redistribuição, em 
especial, nas questões relacionadas ao trabalho remunerado. Assim, evidencia-se que as ocupações 
de baixo status, domésticas e baixa remuneração são desempenhadas por pessoa de “cor”, ao 
contrário das remunerações elevadas, de mais status, gerenciais e técnicas, que são exercidas 
massivamente por pessoas brancas. A estrutura relacionada à má redistribuição que envolve a 
raça, vem enraizada pelo colonialismo e escravidão deixada pelo período histórico, e, segundo a 
autora, estas questões no mundo contemporâneo geram outros problemas, a exemplo de países 
que criam uma subclasse, considerada classe degradada e supérflua, que contemplam pessoas 
excluídas do sistema produtivo. 

Fraser (2006) destaca que o remédio para estes grupos “raciais” é abolir a divisão racial do 
trabalho, e que a cor não venha interferir no cargo que venham exercer. Destaca-se aqui, a o lugar 
das mulheres negras no mundo do trabalho brasileiro, historicamente nos espaços do trabalho 
doméstico, desvalorizado. O tema da raça também passa pelo reconhecimento, pois existem 
injustiças relacionadas a ela, que são produtos do eurocentrismo, a chamada valorização de 
traços associados ao branco. O racismo cultural desqualifica todos os elementos ligados ao negro, 
ao pardo e ao amarelo, relacionando o negro com estereótipos desvalorizados, humilhantes, 
sendo visto como criminoso, brutal, primitivo, e há violência, assédios, difamações, sempre 
colocando em condição desviante. O remédio, no entendimento de Fraser (2001, 2006) é, tanto 
a redistribuição de renda, quanto reconhecer, positivamente, esse grupo.

 No caso das reivindicações das mulheres negras, que contemplam questões relacionados 
com gênero e raça, existe relação com as duas dimensões (econômicas e culturais), tendo em 
vista que se tratam de demandas que articulam redistribuição e reconhecimento. Em relação à 
dimensão econômica, o gênero estrutura a divisão entre “[...] trabalho ‘produtivo’ remunerado e 
trabalho ‘reprodutivo’ e doméstico não-remunerado, atribuindo às mulheres a responsabilidade 
primordial por este último” (Fraser, 2006, p. 232). Além disso, a raça também impõe às mulheres 
negras funções de menor valor social e, consequentemente, mais precarizadas e informais, 



  13Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

ocasionando a incapacidade material de alcançar determinados recursos e espaços de poder. 
Como consequência, observa-se a prevalência de uma estrutura econômica e política que faz 
com que mulheres negras sejam mais exploradas, marginalizadas e privadas de políticas de 
redistribuição e reconhecimento. 

A posição social em que mulheres negras figuram, dessa forma, está abarcada, 
principalmente, dentro do pressuposto do reconhecimento, pois é atribuída uma valoração 
diferenciada à sua cultura, a partir de alguns mecanismos já identificados, primeiro, o 
androcentrismo, que privilegia os interesses masculinos; o sexismo cultural, que desqualifica as 
mulheres, que sofrem violência e exploração e o próprio racismo, que impõe uma discriminação 
ainda maior em virtude da cor da pele dessas mulheres. Sendo assim, as mulheres negras estão 
inseridas em um amplo contexto de discriminação, que faz com que sejam oprimidas de forma 
articulada, em decorrência de seus marcadores sociais. O gênero e a raça “[...] contém uma face 
de economia política, que o[s] insere[m] no âmbito da redistribuição. Mas também uma face 
cultural-valorativa, que simultaneamente o[s] insere[m] no âmbito do reconhecimento.” (Fraser, 
2006, p. 234). Esse cenário impede que mulheres negras tenham seus direitos resguardados, 
tenham a mesma participação política e tenham suas demandas atendidas, seja socialmente, ou 
institucionalmente.

Neste aspecto, a mulher negra não consegue identificar-se na estrutura social e econômica, 
em profissões de forte e estimado valor social, tendo em vista que majoritariamente, faz parte 
de uma estrutura de exclusão de gênero e racial que, muitas vezes, também é intensificada pela 
exclusão de classe. Essa conjuntura social, além de exigir que a mulher negra vivencie barreiras 
muito mais difíceis de serem transpostas, também enseja que haja a articulação de políticas 
afirmativas e oportunidades específicas. Fraser (2001) apresenta possíveis soluções através da 
distinção entre afirmação e transformação, sendo a afirmação o remédio que vai corrigir os efeitos 
desiguais sem abalar a estrutura subjacente e a transformação o remédio para corrigir os efeitos 
desiguais por meio da remodelação da estrutura generativa subjacente. No caso das políticas 
afirmativas, mesmo sendo importantes a curto prazo, Fraser alerta a possibilidade desse tipo de 
política aprofundar as injustiças sociais, pois não se compromete em acabar com o problema. 
A autora frisa, por conseguinte, as “medidas transformativas que versam sobre estratégias de 
reestruturação das bases sociais geradoras de injustiças, ou seja, representam medidas que 
revisam as questões estruturais da economia. Essas últimas são apontadas pela autora como 
as preferenciais, pois seriam mais eficazes (Veronese; Angelin, 2020). Desta forma, verifica-se 
que a afirmação e a transformação atacam pontos diferentes de um mesmo problema, que é a 
desigualdade dentro de um âmbito da sociedade.

Os estudos de Fraser corroboram a condição desigual dos grupos excluídos, principalmente 
das mulheres negras, por não terem uma distribuição justa de acesso aos bens e recursos da 
sociedade. Trata-se de uma luta essencial para o processo de fortalecimento da identidade e 
reconhecimento deste público, que ainda se encontra em posição de subalternidade. Nesse 



  14 Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

cenário, é visível que nos últimos anos, os movimentos de personalidades negras transformaram 
a sociedade, por meio de discussões efetivas, onde se criou um ambiente inovador sobrevindo 
mais visibilidade ao gênero feminino negro.

Dos movimentos feministas e da participação das mulheres negras na sociedade

Vários movimentos históricos surgiram com o intuito de descontinuar a desigualdade e 
a exploração do corpo das mulheres, principalmente, os movimentos feministas, articulando, 
de maneira abrangente e teórica, a questão da emancipação feminina nos contextos de natureza 
política, social, cultural e histórica. Esses movimentos emergiram fundamentalmente alinhados 
com as lutas por liberdades democráticas e, sua evolução é frequentemente categorizada em 
distintas “ondas”, cada uma delimitada por demandas e desafios particulares inerentes ao seu 
período histórico (Costa; Diotto, 2022).A segmentação em ondas é cronológica e reflete não 
apenas as mudanças nas reivindicações e pautas do movimento em resposta a dinâmicas sociais 
em transformação, mas também evidencia a maturação progressiva do próprio feminismo 
(Miguel; Biroli, 2014). 

Ainda que não exista uma data exata para marcar o início da primeira onda do feminismo, 
a Revolução Francesa de 1789 desempenhou um papel crucial na definição de conceitos de 
cidadania, destacando-se por sua defesa da liberdade, igualdade e fraternidade sob o princípio 
da universalidade. Em que pese a maioria dos revolucionários franceses ignorasse os direitos 
femininos, o período contou com alguns marcos significativos, tornando o feminismo um filho 
indesejado da Revolução Francesa (Miguel; Biroli, 2014), podendo considerada o marco inicial 
da Primeira Onda Feminista. Nesse período, a “Declaração dos Direitos da Mulher e da Cidadã” 
foi escrita por Olympe de Gouges, que adaptava a “Declaração dos Direitos do Homem e do 
Cidadão” para uma versão feminina, considerando que a versão original excluía as mulheres. 
Gouges, no documento, mostrou engajamento na busca por igualdade de direitos, representação 
parlamentar, direito ao trabalho e igualdade salarial para mulheres, direitos de propriedade para 
mulheres casadas e buscou estabelecer responsabilidades iguais para ambos os sexos na esfera 
legal. Sua atuação resultou em prisão e posterior execução na guilhotina, no ano de 1793 (Costa; 
Diotto, 2022).

No mesmo período, na Inglaterra, e também inspirada pelas ideias emanadas da Revolução 
Francesa, Mary Wollstonecraft (1759-1797) proferiu denúncias contra as barreiras que obstruíam 
a emancipação feminina. Em sua obra, “Reivindicação dos Direitos das Mulheres”, datada de 
1790, Wollstonecraft postulava que transformações significativas na condição humana poderiam 
ser alcançadas por meio da reformulação dos papéis femininos (Wollstonecraft, 2015). 

A primeira onda do feminismo se manifestou de maneira marcante ao longo do século 
XIX, particularmente na Inglaterra e nos Estados Unidos. Dentro do movimento conhecido 
como Women’s Suffrage, as demandas focavam primordialmente nos direitos políticos das 
mulheres, como o sufrágio, além de direitos sociais e econômicos, incluindo o acesso ao 



  15Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

trabalho, à propriedade e à herança. Esse movimento teve um impacto significativo também 
entre as mulheres no Brasil e na América Latina, locais que também experenciaram o movimento 
sufragista feminino (Costa; Diotto, 2022). No decorrer do século XX, a luta feminina por 
direitos de cidadania, especialmente o sufrágio, avançou gradualmente, sendo conquistado já nas 
primeiras décadas em muitos países, embora na Suíça e em Luxemburgo as mulheres só tenham 
conseguido esse direito em 1970.8 

Posteriormente, no ano de 1949, Simone de Beauvoir emergiu no cenário internacional 
com seu livro seminal “O Segundo Sexo”, propagando um dos lemas centrais do feminismo: 
“não se nasce mulher, torna-se mulher”, obra essa que critica a desumanização das mulheres 
e discute sua condição e teve um papel crucial na análise da situação feminina, influenciando 
significativamente o fortalecimento do feminismo, especialmente, durante a chamada segunda 
onda do movimento (1960-1990), que se intensificou nos anos 1960 (2016). A segunda onda 
do feminismo emergiu como uma extensão das conquistas da primeira onda, abordando não 
apenas teorias feministas e questões sociais femininas, mas também questionando o próprio 
sistema capitalista.9 Durante esse período, o feminismo também se focou nas lutas pelo direito 
ao corpo, ao prazer e contra o patriarcado, sendo a frase “o pessoal é político”, um dos principais 
lemas feministas do período (Costa; Diotto, 2022). Nesse contexto, surgiu um diálogo entre os 
movimentos de mulheres socialistas, focados na luta de classes, e as feministas da segunda onda, 
centradas em questões de gênero. Ambos os movimentos encontraram pontos de convergência, 
como a crítica à dupla ou tripla jornada de trabalho feminina, a desigualdade salarial entre os 
sexos, e a divisão de gênero na educação e no trabalho. Angela Davis, em particular, ampliou 
essas discussões para incluir as intersecções de raça e classe nos estudos de gênero. A obra e 
o ativismo de Davis foram fundamentais para abordar as experiências das mulheres além do 
perfil padrão da mulher branca de classe média, destacando as diferenças dentro do próprio 
movimento feminista, trazendo à tona as realidades das mulheres negras, especialmente no 
contexto da escravidão (Ribeiro, 2016).

A ascensão das ideias feministas típicas da segunda onda ocorreu paralelamente à luta 
pela redemocratização no Brasil durante a ditadura militar, que teve início em 1964. Foi nesse 
período que o feminismo no Brasil começou a se destacar como um movimento de grande 
amplitude, sendo marcado pelo seu contexto político distinto, pois o Brasil atravessava o período 
da ditadura militar, caracterizado por repressão e violência. No final da década de 1980 e início 

8	 No cenário brasileiro, o feminismo sufragista ganhou força no início do século, atraindo um número significativo de 
mulheres das classes média e alta. Em 1922, Bertha Lutz organizou a Federação Brasileira pelo Progresso Feminino, que 
impulsionou a campanha pelo direito ao voto. Lutz e outras sufragistas brasileiras, geralmente oriundas das classes média e 
alta, eram mulheres que tiveram acesso à educação e politicamente influentes (Garcia, 2011).

9	 Nesse contexto, Simone de Beauvoir se tornou uma figura central no feminismo contemporâneo, representando a mulher 
que se liberta das restrições de uma sociedade patriarcal e segue seu próprio caminho. Seu livro “O Segundo Sexo” é uma 
exploração da construção do feminino, sendo inegavelmente significativo para o debate sobre a posição das mulheres 
na sociedade (Miguel; Biroli, 2017). Beauvoir analisa a situação das mulheres como “o outro” em relação ao homem, o 
“segundo sexo”. Ela expõe a perspectiva androcêntrica, na qual o homem é visto como o padrão universal. Neste mundo 
dominado pelos homens, a mulher é relegada ao papel de “o outro”, sem autonomia e necessitando da validação masculina 
(Beauvoir, 2016). “O Segundo Sexo” estabeleceu-se como um marco inicial para o feminismo contemporâneo, abordando 
temas que continuam relevantes até hoje (Garcia, 2011).



  16 Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

dos anos 1990, o feminismo começou a ganhar reconhecimento acadêmico, levando a algumas 
mudanças significativas, dando origem à terceira onda feminista. Enquanto as primeiras ondas 
do feminismo se concentraram nas diferenças entre homens e mulheres, a terceira onda voltou 
sua atenção para as diferenças entre as próprias mulheres (Costa; Diotto, 2022).

A partir dos anos 1990, o movimento feminista se tornou global e diversificado, mas, 
mesmo com os avanços, a violência de gênero e a discriminação sexista e racista continuaram 
sendo problemas, tanto no ambiente de trabalho quanto na educação e em posições de poder 
político, militar e econômico. O feminismo continuou pautado pela liberdade das mulheres se 
definirem por si mesmas e assumirem sua identidade, libertando-se das definições culturais e 
masculinas. Essa nova onda feminista buscou renovar o movimento, questionando a noção de 
“mulher” como um sujeito coletivo uniforme, pois o foco foi reivindicar a “diferença dentro da 
diferença”, ou seja, as mulheres não são apenas diferentes dos homens, mas também entre si. O 
feminismo da terceira onda reformulou o conceito de diferença, valorizando as características 
individuais das mulheres na busca por sua verdadeira identidade, afastando-se das referências 
masculinas. Essa mudança de perspectiva ampliou os debates sobre a natureza potencialmente 
excludente do feminismo, considerando que a noção universal de “mulher” não representava a 
realidade de muitas (Garcia, 2003).

Por fim, a quarta onda do feminismo tem como característica a organização feminina em 
redes sociais, espaço este onde denunciam violações e desigualdades sofrias e reivindicam seus 
direitos. Essas atuações ficaram conhecidas como movimento de ciberfeminismo, tendo  uma 
abrangência bem maior de público, o que “tem qualificado os debates feministas e ampliado 
as pautas envolvendo sobre sexismo, machismo, racismo, divisão sexual do trabalho, fobia 
referente ao público LGBTQIA+, aprofundando os debates da interseccionalidade” (Angelin; 
Hahn; Schaefer, 2023, p. 104). Dessa forma, verifica-se que os movimentos feministas têm sido 
uma tentativa significativa de romper com as desigualdades de gênero e com os papéis sexuais 
tradicionalmente impostos. Desde suas origens, o feminismo busca questionar e transformar as 
estruturas sociais, culturais e políticas que perpetuam a desigualdade entre os gêneros e restringem 
indivíduos a papéis baseados em seu sexo.

Dessa forma, esses movimentos atuam para desmantelar as normas e expectativas 
que limitam as escolhas e oportunidades de mulheres e homens. Além disso, busca ampliar 
a compreensão de que os papéis de gênero não são naturais ou imutáveis, mas construídos 
socialmente e, portanto, passíveis de mudança. Ao longo das diferentes “ondas” do feminismo, 
o movimento tem abordado uma variedade de questões, desde o direito ao voto (sufrágio) 
até a luta contra a violência de gênero, a discriminação no local de trabalho e a desigualdade 
salarial. Portanto, o feminismo representa um esforço contínuo e evolutivo para romper com 
a desigualdade de gênero e redefinir os papéis sexuais, visando uma sociedade mais justa e 
equitativa para todos os gêneros.



  17Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

No Brasil, a redemocratização do país, também influenciou o feminismo, tendo em 
vista que as mulheres passaram a se organizar em diferentes partidos políticos, de um lado, as 
que lutavam pela institucionalização do movimento e por uma aproximação da esfera estatal 
e de outro, as autonomistas, que viram nessa aproximação um sinal de cooptação. A partir de 
1979, o feminismo passou a se relacionar com o campo político, conquistando espaços no plano 
institucional, por meio da participação de mulheres em conselhos da condição da mulher e 
delegacias da mulher, adentrando, ainda, em cargos eletivos, redescobrindo formas alternativas 
de participação política (Pinto, 2003).

A inserção das mulheres em espaços políticos e institucionais foi extremamente importante 
para uma maior participação na esfera pública. Contudo, a inserção do feminismo no âmbito 
institucional, relacionando-se com o Estado, não ocorreu de maneira imediata, pois para muitas 
mulheres, a perspectiva de atuar dentro do Estado representava um potencial ameaça à autonomia 
do movimento feminista. No entanto, o movimento feminista reconheceu a importância do 
Estado moderno como agente influenciador da sociedade, não apenas de maneira coercitiva 
por meio de medidas punitivas, mas também através da promulgação de leis, implementação 
de políticas sociais e econômicas, iniciativas de bem-estar, e mecanismos reguladores da 
cultura e comunicação pública. O Estado, portanto, foi percebido como um aliado crucial na 
transformação da condição feminina e o movimento feminista também reconheceu as limitações 
da política feminista na promoção da mudança de mentalidades, sem acesso a mecanismos mais 
amplos de comunicação e enfrentando a resistência constante de uma estrutura patriarcal como 
o Estado (Costa, 2013).

A nível institucional, em virtude da intervenção direta de algumas feministas nas esferas 
de decisão e planejamento, o Conselho Nacional dos Direitos da Mulher (CNDM) efetivamente 
se converte em um órgão estatal incumbido de elaborar e propor políticas específicas para as 
mulheres. Durante a Assembleia Nacional Constituinte na década de 1980, em colaboração 
com o movimento feminista autônomo e outras organizações do movimento de mulheres em 
todo o país, o CNDM lidera a campanha nacional “Constituinte pra valer tem que ter palavra 
de mulher”. O intuito foi articular as demandas das mulheres, realizando eventos em diversas 
regiões e sistematizando propostas em um encontro nacional com a participação de duas mil 
mulheres. Estas propostas são posteriormente apresentadas à sociedade civil e aos constituintes 
através da Carta das Mulheres à Assembleia Constituinte. Em um episódio marcante, mulheres 
de diferentes origens e profissões, agindo em uníssono, invadem literalmente o Congresso 
Nacional, unindo-se na defesa da construção de uma legislação mais igualitária (Costa, 2013).

Por meio de uma ação direta de persuasão junto aos parlamentares, conhecida na 
imprensa como o “lobby do batom”, os movimentos feministas e de mulheres lograram aprovar 
cerca de 80% de suas demandas, consolidando-se como o setor organizado da sociedade civil 
que obteve mais vitórias. Destaca-se a atuação conjunta da denominada “bancada feminina”, 
em que deputadas constituintes, independentemente de afiliação partidária e diferentes 



  18 Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

orientações políticas, superam divergências ideológicas ao apresentarem, em bloco e de maneira 
suprapartidária, a maioria das propostas, garantindo assim a aprovação das reivindicações do 
movimento. Essa coalizão entre CNDM, movimento feminista e bancada feminina, mediante 
o lobby do batom, representa uma ruptura com os modelos tradicionais de representação 
prevalecentes até então no país, pois o próprio movimento defende e articula seus interesses no 
âmbito legislativo sem a intermediação dos partidos políticos (Costa, 2013). Esse momento foi 
crucial para que as mulheres ingressassem, ainda mais, nos espaços públicos e de poder, tendo 
em vista que, a nível institucional, estavam sendo reivindicadas muitas garantias às mulheres, 
visando, conceder a almejada igualdade de oportunidades. Assim, a partir de então, o movimento 
feminista se fortaleceu, alcançando espaços políticos e de visibilidade, estimulando o debate 
acerca dos direitos femininos. 

A esfera política emerge como um domínio estratégico para atuação, uma vez que por 
meio dos projetos concebidos e desenvolvidos nesse cenário, diversas formas de luta e resistência 
social são constantemente concebidas e renovadas. Segundo essa perspectiva, o destaque 
das temáticas femininas no âmbito público propiciou uma maior visibilidade, tanto para as 
mulheres, quanto para os movimentos que delas emanam. A politização das questões femininas 
possibilitou uma análise mais aprofundada do processo de redemocratização da sociedade, ao 
passo que promoveu uma participação mais ativa no debate Constituinte e na elaboração da 
nova Constituição (Amâncio, 2013).

As mulheres – protagonistas na reivindicação de seus direitos -, vinculadas tanto ao 
espaço público quanto ao privado, estimularam uma reflexão sobre diversos aspectos cruciais 
no período da redemocratização, os quais constituíram elementos fundamentais para a inserção 
dos movimentos de mulheres e feministas nos espaços institucionais, principalmente em relação 
ao reconhecimento legal da participação feminina na esfera política. É imprescindível ressaltar 
que as experiências em movimentos sociais e populares vivenciadas no cotidiano, seja no bairro, 
na Igreja, na fábrica, entre outros, não apenas nutriram, mas também estabeleceram a base 
para que essas mulheres se engajassem no debate constituinte e, consequentemente, na esfera 
pública. Importante salientar que esse engajamento não se limita apenas ao âmbito político 
tradicional, mas compõe um aspecto significativo na compreensão histórica do movimento de 
luta por direitos, representado pela atuação pretérita em movimentos e organizações feministas, 
sindicalistas, entre outras (Amâncio, 2013).

Ao passarem a ter uma presença mais ativa fora do ambiente doméstico, as mulheres 
passaram a rediscutir, ainda mais, os papéis subalternos e passivos aos quais eram destinadas, 
tradicionalmente. Tal mudança altera as dinâmicas sociais e, consequentemente, a configuração 
dos indivíduos nos espectros público e privado. Assim, a luta pelo espaço, além do âmbito 
doméstico, passou a ser cada vez mais postulada pelas mulheres. Contudo, em que pese essa 
importante trajetória de conquista de direitos das mulheres e da própria evolução do movimento 
feminista, percebe-se que, da análise dos papéis femininos negros e sua história, houve um 



  19Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

ocultamento da raça no Brasil, nas mais diversas esferas sociais, principalmente porque a história 
foi contada a partir do olhar do homem branco e eurocentrado. Compreende-se que a luta 
feminista, enquanto movimento sociopolítico, desempenhou um papel crucial na aquisição e 
consolidação dos direitos das mulheres, visando a promoção da equidade de gênero e a eliminação 
das disparidades sexuais. Contudo, no que tange à raça, a carência de representatividade 
e consideração das perspectivas das mulheres negras no âmbito do feminismo é uma lacuna 
reconhecida que suscitou debates dentro do próprio movimento feminista.

Essa omissão histórica revela uma limitação do feminismo, durante o decorrer da história, 
em contemplar as experiências específicas das mulheres negras. Mesmo que atualmente o debate 
já tenha se intensificado, trazendo a perspectiva de muitas mulheres, a perspectiva da mulher 
branca, muitas vezes, é considerada padrão, o que causa a invisibilidade das mulheres negras. 
Contudo, é importante destacar que as mulheres não formam um grupo homogêneo, enfrentando 
discriminações e opressões singulares devido à interseção de diferentes fatores identitários. A 
ausência do olhar das mulheres negras na história do feminismo ressalta a necessidade premente 
de incorporar diversidade e inclusão, tanto nas práticas ativistas quanto nas teorias feministas, 
reconhecendo as múltiplas formas de opressão enfrentadas pelas mulheres.

A inclusão do olhar das mulheres negras no feminismo é imperativa para fortalecer 
o movimento, tornando-o mais abrangente, coeso e genuinamente representativo de todas 
as mulheres. Contudo, mesmo que avanços sejam observados, ainda predominam raízes que 
excluem a raça de muitas discussões, não apenas da realidade de mulheres negras, mas de todas as 
pessoas que são negras, incluindo os homens e, consequentemente, isso faz com que as demandas 
desse grupo permaneçam invisibilizadas. 

O que se observa da história da humanidade é que a população negra, foi alvo de forte 
intenção de exclusão, e as mulheres negras ficavam totalmente invisíveis neste cenário. Essas 
mulheres, possivelmente, constituíam um segmento considerável na sociedade brasileira, no 
entanto, em um Brasil que ostensivamente excluía as questões raciais, as mulheres negras não 
existiam como categoria de população oficialmente reconhecida (Collins; Bilge, 2019). Este 
processo histórico de exclusão das mulheres negras é originário do patriarcado, que teve como um 
de seus desdobramentos o preconceito racial, pois a figura desse sistema social em que os homens 
(brancos) predominam em espaços de poder é muito forte até os dias de hoje, inclusive frente 
às mulheres brancas. Aliado a isso, há um preconceito maior ainda se considerada a condição de 
mulheres negras, que são atingidas por múltiplas opressões – de gênero e raça – o que torna mais 
difícil ainda desmistificar estereótipos que inferiorizam esse grupo, para então, conquistar a tão 
imaginada igualdade de gênero e raça.  

Uma movimentação e articulação que vem conquistando espaço e iniciando muitas 
transformações é composta pelos grupos feministas, os quais vem crescendo e impondo o assunto 
para debate, abrange um grupo significativo de mulheres negras e brancas, que de alguma forma 
trazem histórias diferentes de submissão, desrespeito e não reconhecimento (Costa; Diotto, 



  20 Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

2022). Verifica-se que houve muitas trajetórias de mulheres em busca de igualdade e, a partir 
dos movimentos feministas, a união de uma coletividade vem dando voz e espaço às mais 
diversas mulheres. Porém, nas posições de liderança, a mulher ainda é preterida. Sobretudo, 
entre as reivindicações dos movimentos feministas e a conquista de oportunidades e espaço 
nos mais variados âmbitos sociais, demonstra-se que as transformações ocorridas nos últimos 
tempos servirão de suporte e referência para as mulheres mais jovens. Isso porque, o feminismo 
é considerado o “[...] movimento social mais importante da segunda metade do século XX e esta 
atuação modificou a vida de gerações de mulheres, dos mais diversos segmentos sociais e raciais” 
(Bandeira; Mello, 2010, p. 42).

A participação das mulheres em espaços de poder é restrita, e do público negro é 
muito mais limitada. E é por essa razão que reflexões e ações para combater estas barreiras 
devem ser contínuas, ressaltadas em todos os meios sociais e educacionais. Na medida em que 
se movimentam pesquisas reais, com delimitação de território a região, é possível visualizar a 
realidade e aprender a olhar e quantificar o motivo das mulheres negras não chegarem ao exercício 
de funções em locais de poder. Na história da humanidade, a raça negra é marcada pela exclusão, 
em especial as mulheres que, sofrem a dupla opressão de gênero e raça e, atualmente, continuam 
vivendo e sobrevivendo diante das desigualdades, num ciclo contínuo e ainda ininterrupto. Foi 
com esse sentimento e consciência que a ativista brasileira Lélia González teve uma importante 
contribuição para os estudos de gênero e raça no Brasil, pois desenvolveu pesquisas na área a fim 
de refletir o papel da mulher negra na sociedade brasileira. De acordo com Gonzáles (2020, p. 
35):

O que se opera no Brasil não é apenas uma discriminação efetiva; em termos 
de representações sociais mentais que se reforçam e se reproduzem de diferentes 
maneiras, o que se observa é um racismo cultural que leva, tanto algozes como 
vítimas, a considerarem natural o fato de a mulher em geral e a negra em 
particular desempenharem papéis sociais desvalorizados em termos de população 
economicamente ativa. No que se refere à discriminação da mulher, que se 
observem, por exemplo, as diferenças salariais no exercício de uma função com 
relação ao homem, e a aceitação de que “está tudo bem”. Quanto à mulher negra, 
sua falta de perspectiva quanto à possibilidade de novas alternativas faz com que 
ela se volte para a prestação de serviços domésticos, o que a coloca numa situação 
de sujeição, de dependência das famílias de classe média branca.

Na ausência de oportunidades reais para a mulher negra, e sendo ela duplamente oprimida 
e excluída, em razão de gênero e raça, a história de submissão se confirma e acaba mandando-a 
de volta para a “senzala”. Ou seja, ainda não houve o rompimento do imaginário social que 
atrela a mulher negra, a condição de sujeito escravizado. Afere-se desta realidade, uma falta de 
estrutura social que compreenda o valor e a importância deste público negro feminino que, da 
mesma forma que todos os outros segmentos da sociedade, também deve ter acesso as mesmas 
oportunidades e condições equânimes de participação social. 

É possível perceber os diferentes locais ocupados pelas mulheres negras - posições inferiores 
- quando se observa a realidade do mercado de trabalho. A partir desse cenário, verifica-se que 



  21Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

a mulher negra está vivendo e sobrevivendo em grande desvantagem, pois ainda prevalece a 
sensação de que elas não pertencem aos locais de produção da força de trabalho, principalmente 
aqueles ocupados, majoritariamente, por pessoas brancas. Nessa conjuntura, o equilíbrio social 
está distante e é por isso que os movimentos coletivos negros têm gerado impactos positivos ao 
possibilitarem a reflexão do lugar da mulher negra, valorizando as suas falas e defendendo que 
haja uma participação equânime com os demais segmentos da sociedade.

A ideia difundida na sociedade racista, de que a mulher negra é pouco capaz, está 
enraizada na permanência de exclusões relacionadas ao gênero, a raça e a herança da sociedade 
escravocrata, que a coloca em situação de subalternização. Na atualidade, embora haja o amparo 
legal e a garantia da igualdade formal, ainda persiste as barreiras estruturais, que as colocam 
na condição de eterna empregada doméstica e cuidadora. Além disso, quando ascendem em 
alguma profissão, é identificada e reconhecida como professora da educação infantil, do ensino 
fundamental, assessora de políticos, de médicos, recepcionistas, entre outros. Ou seja, mulheres 
negras não são reconhecidas como empresárias, professoras universitárias, médicas, prefeitas ou 
líderes. É necessário, portanto, compreender a realidade destas mulheres, para então, desmistificar 
esse pensamento estrutural (Costa; Diotto, 2022). 

A naturalização de ações que produzem práticas que venham inferiorizar a pessoa negra, 
sejam elas direta ou indiretamente, por meio de falas, hábitos e comportamentos, tratam-se 
de racismo estrutural. A história da escravidão culminou por trezentos e oitenta e oito anos e 
enraizou-se no inconsciente da sociedade, causando diariamente, a prática de atos preconceituosos 
contra a população negra, algo que muitas vezes passa despercebido, por ser uma “normalidade”, 
com justificativas: “não era minha intenção”, “não sou racista”, “jamais faria isso para denegrir”, 
enfim, falas que estão duramente no consciente e inconsciente da população branca (Almeida, 
2019). A conjuntura estrutural de exclusão é tão forte e cotidiana que se torna habitual fazer 
piadas sobre negros (a exemplo da frase “tinha que ser coisa de negro”), ou encontrá-los em 
locais de trabalho mais inferiores, distantes dos espaços de poder ou das universidades. Por essa 
razão, é necessário possibilitar a reflexão sobre o tema, a partir dos diversos setores sociais. Uma 
estratégia de aprendizado que possibilita conhecer os espaços de poder e o racismo que norteia os 
mesmos, que muitas vezes pode passar despercebido, diante de sua normalização e banalização. 
As carreiras jurídicas, que detém, em sua hegemonia, um poder branco e masculino, também são 
locais de exclusão e falta de reconhecimento em relação às mulheres negras. 

Conclusão

Ao findar o estudo que teve como objetivo ocupar-se com aportes teóricos baseados na 
nas teorias do reconhecimento, para refletir sobre a contribuição dos movimentos feministas 
na compreensão sobre a participação das mulheres negras nos espaços de poder da sociedade, 
são tecidas algumas considerações finais que envolvem. Assim, a pesquisa destaca o papel 
do patriarcado na hierarquização sexual e de gênero que assola a sociedade, naturalizando as 



  22 Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

opressões e violências contra as mulheres, sua exclusão da vida pública e de espaços de poder, 
gerando situações de subcidadania, mesmo dentro de Estados democráticos.

Para as mulheres negras, o contexto se agrava, dado que elas estão mais vulnerabilizadas 
por outros recortes além do gênero, ou seja, são acrescidos a raça e a renda. Nesse sentido, 
as teorias do reconhecimento, brevemente analisadas, trazem aportes para compreender essa 
situação. Tanto Charles Taylor que trabalha a teoria do reconhecimento equivocado, quanto Axel 
Honneth, que apregoa a necessidade do reconhecimento identitário e Nancy Fraser, que aposta 
na redistribuição de renda para se  chegar no reconhecimento, corroboram para compreender que 
o reconhecimento, seja ele econômico, cultural ou identitário, faz parte da vida em sociedade e é 
responsável por garantir um bom convívio, dignidade e justiça social, corrigindo as desigualdades 
estruturais excludente. Todas teorias, além de auxiliarem na compreensão do lugar das mulheres 
negras na sociedade, trabalham na perspectiva de se buscar a correção da opressão.

As relações de poder, nas mais diversas e variadas formas, permeadas pelo patriarcado 
e pelo capitalismo não tem propiciado o reconhecimento de parcelas da sociedade que, em 
situação de vulnerabilidade acabam sendo excluídas dos processos decisórios coletivos e, por 
conseguinte, afastadas de direitos e dignidade dentro de Estados democráticos. Como resposta 
as injustiças e conflitos surgem os movimentos sociais. No caso em questão, a pesquisa se atém 
aos movimentos feministas que, como bandeira principal busca o reconhecimento das mulheres, 
tanto econômico, quanto identitário e cultural. Os movimentos feministas têm sido uma tentativa 
significativa de romper com as desigualdades de gênero e com os papéis sexuais tradicionalmente 
impostos. Desde suas origens, o feminismo busca questionar e transformar as estruturas sociais, 
culturais e políticas que perpetuam a desigualdade entre os gêneros e restringem indivíduos a 
papéis baseados em seu sexo. Dessa forma, esses movimentos atuam para desmantelar as normas 
e expectativas que limitam as escolhas e oportunidades de mulheres e homens. Além disso, 
busca ampliar a compreensão de que os papéis de gênero não são naturais ou imutáveis, mas 
construídos socialmente e, portanto, passíveis de mudança.

Mais recentemente, os movimentos feministas têm pautado demandas interseccionais e 
olhado, com mais acuidade, à luta das mulheres negras que, por sua vez, como já mencionado, 
são mais drasticamente excluídas dos espaços de poder. O racismo segue presente e, seus efeitos 
têm sido bem mais acentuados no público das mulheres negras e pobres. Esses movimentos, 
além de denunciar situações de indignidade e injustiça social que acometem essas mulheres, tem 
forçado a criação de legislações inclusivas e antirracistas.  Ao que pese tais avanços, em especial, 
jurídicos, há que se focar, ao mesmo tempo, em políticas públicas e ações capazes de propiciar 
mudanças culturais e estruturais (transformtivas) no seio da sociedade. Assim, pode-se afirmar 
que não é possível construir uma sociedade democrática sem a participação efetiva das mulheres 
nos espaços de poder e, os movimentos sociais estão presentes para lembrar disso e exigir, de 
forma organizada, o lugar que cabe às mulheres negras.



  23Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

Referências

ALBORNOZ, Suzana Guerra. As esferas do reconhecimento: uma introdução a Axel 
Honneth. Cadernos de Psicologia Social do Trabalho, v. 14, n. 1, pp. 127-143, 2011.

AMÂNCIO, Kerley Cristina Braz. “Lobby do Batom”: uma mobilização por direitos das 
mulheres. Revista eletrônica Trilhas da História, v. 3, n. 5, p.72-85, Três Lagoas, 2013.

ANGELIN, Rosângela; WITTCKIND, Ellara Valentini. Movimentos Feministas, 
Reconhecimento, Redistribuição e Paridade De Participação Nas Sociedades Multiculturais: 
Uma Leitura A Partir Do Debate Entre Axel Honneth E Nancy Fraser. In: Martins, Janete 
Rosa; PIAIA, Thami Covatti. Diálogo e entendimento: direito e multiculturalismo & 
políticas de cidadania e resolução de conflitos: tomo 11. Santo Ângelo: EdiURI, 2022.

ANGELIN, Rosângela; Hahn, Noli Bernardo; Schaefer, Rafaela Wagner. Como uma onda no 
mar1: movimentos feministas na era do ciberfeminismo. Revista Eletrônica de Direito do 
Centro Universitário Newton Paiva. Belo Horizonte. n.50. p.91-105. maio/ago. 2023.

BANDEIRA, Lourdes; MELLO, Hildete Pereira. Tempos e Memórias: Movimento Feminista 
no Brasil. Brasília: Secretaria de Políticas para as Mulheres, 2010.

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2016.

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. O movimento das mulheres negras no Brasil. In: 
Introdução ao pensamento feminista negro: por um feminismo para os 99%. 1. ed. São 
Paulo: Boitempo, 2021.

COSTA, Ana Alice Alcantara. O movimento feminista no Brasil: dinâmicas de uma 
intervenção política. Revista Gênero, v. 5, n. 2, 2013.  

COSTA, Marli M. M.; DIOTTO, Nariel. Gênero, sociedade e políticas públicas: debates 
contemporâneos. Cruz Alta: Ilustração, 2022.

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São Paulo: 
Editora Elefante, 2017.

FRASER, Nancy. Da Redistribuição ao Reconhecimento? Dilemas da Justiça numa era 
“pós-Socialista”. In: SOUZA, Jessé (Org.). Democracia hoje: novos desafios para a teoria 
democrática contemporânea. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2001.

FRASER, Nancy. Da redistribuição ao reconhecimento? Dilemas da justiça numa era 
“pós socialista”. Tradução: Julio Assis Simões. Cadernos de campo, São Paulo, n. p. 
1-382, 2006. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/
download/50109/54229/. Acesso em: 20 mar. 2023. 

FRASER, Nancy. Reconhecimento sem Ética? Lua Nova, v. 70, p. 101-138, São Paulo, 2007. 

GARCIA, Carla Cristina. Breve história do feminismo. São Paulo: Claridade, 2011.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo latino americano: Ensaios, Intervenções e Diálogos. 
Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento. A gramática moral dos conflitos sociais. 2.ed. 



  24 Revista Ilustração, Santo Ângelo, v. 7, n. 2, p. 3-24, 2026.

São Paulo: Ed. 34; 2009.

MIGUEL, Luis Felipe; BIROLI, Flávia. Feminismo e política: uma introdução. São Paulo: 
Boitempo, 2014.

PINTO, Céli Regina Jardim. Uma história do feminismo no Brasil. São Paulo: Editora 
Fundação Perseu Abramo, 2003.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017.

RIBEIRO, Djamila. Prefácio à edição brasileira. In: DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. 
Tradução: Heci Regina Candiani. São Paulo: Boitempo, 2016.

TAYLOR, Charles. Argumentos Filosóficos. São Paulo: Edições Loyola. 2014.

VERONESE, Osmar; ANGELIN, Rosângela. Ser diferente é normal e constitucional: sobre o 
direito à diferença no Brasil. RDP, Brasília, v. 17, n. 93, 292-314, 2020.

WOLLSTONECRAFT, Mary. Reivindicação dos Direitos das Mulheres. São Paulo: 
EDIPRO, 2015.


